Predigt 2. So. nach Weihnachten A 2026 Hoher Dom, 8.00
Liebe Schwestern und Briider!

Noch einmal das Evangelium vom ersten Weihnachtstag.
Das war doch gerade erst. Es kommt einem schon fast wie
eine etwas ermidende Wiederholung vor. Dabei wurde es
friiher, vor der Liturgiereform durch das II. Vatikanische
Konzil, in jeder Messe am Schluss noch einmal gebetet. So
wichtig erschien es der Kirche, dass es in keinem Gottes-
dienst fehlen durfte.

Aber ist ein Wort tatsachlich so wichtig? In der letzten Zeit
ist unser Vertrauen in die Wichtigkeit und Verlasslichkeit
der Worter doch etwas angekratzt. Was hat man nicht al-
les versprochen? Wie oft war schon beinahe Frieden,
wurde ergebnislos gedroht, geschmeichelt, verhandelt?
GroBspurig und groBmaulig hat man Woérter entleert, ent-
wertet, missbraucht.

Dieses eine Wort, um das sich alles dreht, war im Anfang.
Im Anfang oder besser noch als Anfang war das schépferi-
sche Wort Gottes. Gottes Wort macht den Anfang.

Und damit kntpft der Anfang des Johannesevangeliums an
den groBartigen Anfang der Bibel an: ,Im Anfang schuf
Gott Himmel und Erde ... Und Gott sprach: Es werde ...
und es wurde ..."

Joachim Gébel, Dompropst, Paderborn

Gott schafft durch das Wort. Andere Schépfungserzahlun-
gen dieser Zeit vor Uber 2500 Jahren lassen die Goétter im
Lehm herummatschen. Gott schafft durch einen geistigen
Akt.

Aber, so kdnnte man einwenden, der Geistesarbeiter
brauchte offensichtlich Handarbeiter zum Nachbessern,
denn nach diesem geistigen Akt lief ja materiell sozusagen
allerlei schief. Es kamen die Propheten — aber auch die
konnten die Geschdpfe nicht wirklich auf die richtige Spur
setzen. Also libernahm am Ende der Chef selbst den War-
tungsdienst an seiner Schépfung und wurde Mensch. Wa-
rum sonst sollte Gott Mensch werden?

Die anderen Religionen, die an einen Gott glauben, Juden-
tum und Islam, kennen keine Menschwerdung Gottes. Wa-
rum reden wir Christen davon? Auch in den anderen gro-
Ben Weltreligionen ist Gott unendlich und unbegreiflich.
Und auch in diesen Religionen muss doch der unendliche
Gott dem endlichen Menschen irgendwie erfahrbar werden.

Im Judentum ist Gott sozusagen geerdet im Bund mit sei-
nem erwahlten Volk. In der ganz und gar irdischen Ge-
schichte dieses Bundes geht dem frommen Juden etwas
auf, er kann begreifen, wie der unbegreifliche Gott den
Menschen in der Geschichte nahe und wirksam ist.



Flr den frommen Moslem ist der unendliche Gott sozusa-
gen irdisch geworden im heiligen Buch, im Koran. Dieses
Buch ist Wort fur Wort Gottes Wort. Und mitten im Elend
des Menschen erzahlt dieses Buch vom Paradies, trostet
und spornt an.

Gott wird hier nur mittelbar erfahren — vermittelt durch Ge-
schichte, durch ein Buch. Wir wollen nicht etwas Uber Gott
héren, wir wollen Gott selbst héren. Er soll direkt sich
selbst zur Sprache bringen. Nicht wir teilen etwas Uber
Gott mit, sondern er, Gott, teilt sich selber mit. Er teilt sich
mit auf menschliche Weise, er teilt sich als Mensch mit.

Und damit alle ihn verstehen, auch die im Elend, wird Gott
ein Mensch im Elend. Er wird ein Mensch auf der Flucht. Er
ist ein Gott-Mensch, der entrechtet und gefoltert auch von
den Entrechteten und Gefolterten verstanden wird. Und
auch die im Sterben liegen verstehen ihn, denn er stirbt flr
uns und wie wir.

,Und das Wort ist Fleisch geworden™ — es ist nicht Papier
geblieben. Der eigentlich unerkennbare Gott wird mensch-
lich erkennbar, der unbegreifbare Gott wird menschlich be-
greifbar und angreifbar.

Gottes Geist bleibt kein blutleeres Papier, sondern be-
kommt im Menschen Jesus Christus Fleisch und Blut, Hand
und FuB, Sinn und Verstand, Herz und Hande.

Joachim Gébel, Dompropst, Paderborn

~Das Wort ist Fleisch geworden!™ Nichts anderes sagt die-
ser gewaltige Satz. An Weihnachten hat Gott sich in sei-
nem Sohn eingemischt, er hat sich unter die Menschen ge-
mischt, ist einer von uns geworden. Ein Herz hat fur uns zu
schlagen begonnen nicht nur irgendwie bildhaft in der
Ewigkeit himmlischer Spharen. Es geht um ein Herz aus
Fleisch, um Gott aus Fleisch und Blut.

Es war ihm nicht genug, durch Propheten zu uns zu spre-
chen, uns zu trésten, zu ermahnen und uns Wege aufzu-
zeigen — viele Male und auf vielerlei Weise. Es war ihm
nicht genug, aus seiner goéttlichen Herrlichkeit heraus ein
Auge auf uns zu haben. Er wollte unter uns wohnen, damit
wir seine Herrlichkeit sehen. So geht Erlésung.

In einem Gedicht von Joseph von Eichendorff Uber den
Mond heif3t es: ,Es war als hatt' der Himmel die Erde still
geklsst." Ein Kuss kann so zartlich sein, dass man ihn
kaum spurt. So wie Eltern ihr schlafendes Kind kiissen.
Oder Liebende sich behutsam berlhren. Aber er ist immer
leibliches Zeichen der Liebe und Zuneigung.

»~Das Wort ist Fleisch geworden!™ Ein solches leibliches,
greifbares Zeichen von Gottes Liebe und Zuneigung ist Je-
sus als das Kind in der Krippe. In Jesu Menschwerdung hat
der Himmel die Erde still gekisst.



Er hat sie nicht nur gekusst, ihr seine Liebe gezeigt. Er
spricht die Sprache menschlicher Leiblichkeit mit Vokabeln
wie FuBwaschung, Umarmung, Herzlichkeit, Leidensbereit-
schaft und Hingabefahigkeit. Diese Sprache der Mensch-
lichkeit wird von den Menschen aller Zeiten und Volkern
verstanden.

»,Im Anfang war das Wort ... Es ist Fleisch geworden ..."
Kostbare Glaubenssatze und doch auch ein zartlicher Kuss
auf die Stirn. Die kénnen oft lange nachwirken, die lassen
sich lange spuren. Und in jedem vorsichtigen und sanften
Kuss kann der Anfang zu etwas ganz GroBem verborgen
sein.

(Z.T. wortlich aus Luke, Fahrlassige Tréstung?)

Joachim Gébel, Dompropst, Paderborn



