
Joachim Göbel, Dompropst, Paderborn 

 

Predigt 2. So. nach Weihnachten A 2026  Hoher Dom, 8.00 

Liebe Schwestern und Brüder! 

Noch einmal das Evangelium vom ersten Weihnachtstag. 

Das war doch gerade erst. Es kommt einem schon fast wie 

eine etwas ermüdende Wiederholung vor. Dabei wurde es 

früher, vor der Liturgiereform durch das II. Vatikanische 

Konzil, in jeder Messe am Schluss noch einmal gebetet. So 

wichtig erschien es der Kirche, dass es in keinem Gottes-

dienst fehlen durfte. 

Aber ist ein Wort tatsächlich so wichtig? In der letzten Zeit 

ist unser Vertrauen in die Wichtigkeit und Verlässlichkeit 

der Wörter doch etwas angekratzt. Was hat man nicht al-

les versprochen? Wie oft war schon beinahe Frieden, 

wurde ergebnislos gedroht, geschmeichelt, verhandelt? 

Großspurig und großmäulig hat man Wörter entleert, ent-

wertet, missbraucht. 

Dieses eine Wort, um das sich alles dreht, war im Anfang. 

Im Anfang oder besser noch als Anfang war das schöpferi-

sche Wort Gottes. Gottes Wort macht den Anfang.  

Und damit knüpft der Anfang des Johannesevangeliums an 

den großartigen Anfang der Bibel an: „Im Anfang schuf 

Gott Himmel und Erde … Und Gott sprach: Es werde … 

und es wurde …“ 

Gott schafft durch das Wort. Andere Schöpfungserzählun-

gen dieser Zeit vor über 2500 Jahren lassen die Götter im 

Lehm herummatschen. Gott schafft durch einen geistigen 

Akt. 

Aber, so könnte man einwenden, der Geistesarbeiter 

brauchte offensichtlich Handarbeiter zum Nachbessern, 

denn nach diesem geistigen Akt lief ja materiell sozusagen 

allerlei schief. Es kamen die Propheten – aber auch die 

konnten die Geschöpfe nicht wirklich auf die richtige Spur 

setzen. Also übernahm am Ende der Chef selbst den War-

tungsdienst an seiner Schöpfung und wurde Mensch. Wa-

rum sonst sollte Gott Mensch werden? 

Die anderen Religionen, die an einen Gott glauben, Juden-

tum und Islam, kennen keine Menschwerdung Gottes. Wa-

rum reden wir Christen davon? Auch in den anderen gro-

ßen Weltreligionen ist Gott unendlich und unbegreiflich. 

Und auch in diesen Religionen muss doch der unendliche 

Gott dem endlichen Menschen irgendwie erfahrbar werden. 

Im Judentum ist Gott sozusagen geerdet im Bund mit sei-

nem erwählten Volk. In der ganz und gar irdischen Ge-

schichte dieses Bundes geht dem frommen Juden etwas 

auf, er kann begreifen, wie der unbegreifliche Gott den 

Menschen in der Geschichte nahe und wirksam ist. 



Joachim Göbel, Dompropst, Paderborn 

 

Für den frommen Moslem ist der unendliche Gott sozusa-

gen irdisch geworden im heiligen Buch, im Koran. Dieses 

Buch ist Wort für Wort Gottes Wort. Und mitten im Elend 

des Menschen erzählt dieses Buch vom Paradies, tröstet 

und spornt an. 

Gott wird hier nur mittelbar erfahren – vermittelt durch Ge-

schichte, durch ein Buch. Wir wollen nicht etwas über Gott 

hören, wir wollen Gott selbst hören. Er soll direkt sich 

selbst zur Sprache bringen. Nicht wir teilen etwas über 

Gott mit, sondern er, Gott, teilt sich selber mit. Er teilt sich 

mit auf menschliche Weise, er teilt sich als Mensch mit. 

Und damit alle ihn verstehen, auch die im Elend, wird Gott 

ein Mensch im Elend. Er wird ein Mensch auf der Flucht. Er 

ist ein Gott-Mensch, der entrechtet und gefoltert auch von 

den Entrechteten und Gefolterten verstanden wird. Und 

auch die im Sterben liegen verstehen ihn, denn er stirbt für 

uns und wie wir. 

„Und das Wort ist Fleisch geworden“ – es ist nicht Papier 

geblieben. Der eigentlich unerkennbare Gott wird mensch-

lich erkennbar, der unbegreifbare Gott wird menschlich be-

greifbar und angreifbar.  

Gottes Geist bleibt kein blutleeres Papier, sondern be-

kommt im Menschen Jesus Christus Fleisch und Blut, Hand 

und Fuß, Sinn und Verstand, Herz und Hände. 

„Das Wort ist Fleisch geworden!“ Nichts anderes sagt die-

ser gewaltige Satz. An Weihnachten hat Gott sich in sei-

nem Sohn eingemischt, er hat sich unter die Menschen ge-

mischt, ist einer von uns geworden. Ein Herz hat für uns zu 

schlagen begonnen nicht nur irgendwie bildhaft in der 

Ewigkeit himmlischer Sphären. Es geht um ein Herz aus 

Fleisch, um Gott aus Fleisch und Blut. 

Es war ihm nicht genug, durch Propheten zu uns zu spre-

chen, uns zu trösten, zu ermahnen und uns Wege aufzu-

zeigen – viele Male und auf vielerlei Weise. Es war ihm 

nicht genug, aus seiner göttlichen Herrlichkeit heraus ein 

Auge auf uns zu haben. Er wollte unter uns wohnen, damit 

wir seine Herrlichkeit sehen. So geht Erlösung. 

In einem Gedicht von Joseph von Eichendorff über den 

Mond heißt es: „Es war als hätt‘ der Himmel die Erde still 

geküsst.“  Ein Kuss kann so zärtlich sein, dass man ihn 

kaum spürt. So wie Eltern ihr schlafendes Kind küssen. 

Oder Liebende sich behutsam berühren. Aber er ist immer 

leibliches Zeichen der Liebe und Zuneigung. 

„Das Wort ist Fleisch geworden!“ Ein solches leibliches, 

greifbares Zeichen von Gottes Liebe und Zuneigung ist Je-

sus als das Kind in der Krippe. In Jesu Menschwerdung hat 

der Himmel die Erde still geküsst. 



Joachim Göbel, Dompropst, Paderborn 

 

Er hat sie nicht nur geküsst, ihr seine Liebe gezeigt. Er 

spricht die Sprache menschlicher Leiblichkeit mit Vokabeln 

wie Fußwaschung, Umarmung, Herzlichkeit, Leidensbereit-

schaft und Hingabefähigkeit. Diese Sprache der Mensch-

lichkeit wird von den Menschen aller Zeiten und Völkern 

verstanden.  

„Im Anfang war das Wort … Es ist Fleisch geworden …“ 

Kostbare Glaubenssätze und doch auch ein zärtlicher Kuss 

auf die Stirn. Die können oft lange nachwirken, die lassen 

sich lange spüren. Und in jedem vorsichtigen und sanften 

Kuss kann der Anfang zu etwas ganz Großem verborgen 

sein. 

(Z.T. wörtlich aus Lüke, Fahrlässige Tröstung?) 

 


